
Patrzeć
tylko przed siebie –
receptą
na długowieczność

https://www.cultureave.com/patrzec-przed-siebie-recepta-na-dlugowiecznosc/
https://www.cultureave.com/patrzec-przed-siebie-recepta-na-dlugowiecznosc/
https://www.cultureave.com/patrzec-przed-siebie-recepta-na-dlugowiecznosc/
https://www.cultureave.com/patrzec-przed-siebie-recepta-na-dlugowiecznosc/


Irena Kwiatkowska, fot. polki.pl

Irena Kwiatkowska (1912-2011).

Irena  Kwiatkowska  to  aktorka,  o  której  się  nie  zapomina.
Zapisała  się  na  stałe  w  historii  polskiego  kina,  stwarzając
postacie jedyne w swoim rodzaju. Zawsze pełna specyficznego
humoru  i  niesamowitej  energii,  której  pokłady  nigdy  się  nie
kończyły.  Przyjechała  do  Toronto  z  programem  złożonym  z
utworów Tetmajera,  Gałczyńskiego, Boya-Żeleńskiego i  po raz
kolejny genialnie odtworzyła postać Hermenegildy Kociubińskiej,
stworzonej dla niej przez Konstantego Ildefonsa Gałczyńskiego



50  lat  wcześniej.  Wystąpiła  w  Centrum  Jana  Pawła  II  w
Mississaudze, tuż przed Bożym Narodzeniem w 2001 roku. Miała
wtedy 89 lat, ale energii mógłby jej pozazdrościć niejeden młody
człowiek. Do tego świetna pamięć i wielkie plany na przyszłość.
Planowała wydać nową płytę, pojechać w kolejne turnee, jakby
jej życie było z gumy i mogło rozciągać się bez końca. Do Toronto
przyjeżdżała wcześniej wiele razy, mówiła żartobliwie, że „znają
ją tu jak zły szeląg, ale jakoś tolerują”. Chętnie umówiła się na
wywiad.  Oczywiście, trudno było nie zapytać o jej receptę na
życie  i  o  jej  optymizm.  –  Bo  ja  patrzę  tylko  przed  siebie  –
powiedziała. – I to jest moja recepta na życie.

Wydawało by się, że Irena Kwiatkowska zawsze będzie z nami.
Odeszła w 2011 roku w wieku 99 lat. Wprawdzie nie ma teraz
okrągłej  rocznicy,  ale  czy  zawsze  trzeba  rocznic,  żeby
przypomnieć rozmowę  z tak ciekawą i znaną każdemu osobą?

Joanna  Sokołowska-Gwizdka:   Czy  to  prawda,  że  już  jako
dziecko zetknęła się pani ze sceną?

Irena Kwiatkowska:  Gdy byłam dzieckiem, ochronki należały
do takich miejsc, gdzie opiekowano się dziećmi niezamożnych
rodziców. Ja chodziłam do szkoły do ochronki w Warszawie. W



okresie Świąt Bożego Narodzenia wystawiane były Jasełka. Mnie
obsadzili w roli diabełka. Bardzo to przeżywałam. Pomyślałam
sobie, że dziewczynka, która gra aniołka jest blondynką, kręcą jej
się loczki,  a  mnie nie,  więc dlatego w przedstawieniu jestem
diabełkiem, a nie aniołkiem. Teraz tym się nie martwię, Teraz to
by się nazywało – rola charakterystyczna.

J.S-G:  I od tamtej pory drzemie w pani taki „diabełek”. Czy na
studiach w Szkole Teatralnej zetknęła się pani z literaturą dla
dzieci?

I.K: Podczas moich studiów, dyrektorem Państwowego Instytutu
Sztuki  Teatralnej  był  Aleksander  Zelwerowicz.  Co  roku
organizował  on konkurs aktorski.  Na pierwszym roku hasłem
konkursowym  była  bajka  dla  dzieci.  Wybrałam  sobie  wtedy
ludową bajeczkę o koguciku i kurce. Na pozór wydawało by się,
że to prosty tekst. Lubię wykonywać takie pozornie łatwe utwory.
A więc bajeczka zaczynała się tak: był sobie raz kogucik i kurka,
poszli razem na spacer, ale kogucikowi bardzo zachciało się pić.
Wyciągnął  nóżki  i  zemdlał.  Kurka  bardzo  się  zafrasowała,
poleciała do morza po wodę.  I  powiada –  morze,  morze daj
wody, – komu wody, – kogucikowi wody, bo kogucik leży koło
drogi i schnie. – A nie dam Ci, aż pójdziesz do lipy po łyko. –
Lipa, lipa daj łyko…itd. I ta historia się ciągnęła i ciągnęła, aż na
końcu  tekst  mówiło  się  na  jednym  oddechu.  Ta  bajka  była
technicznie  trudna,  dlatego  nie  znalazła  naśladowców.  W



konkursie  zdobyłam  pierwszą  nagrodę  i  pamiętam  do  dziś,
dostałam 20 zł. Przyniosłam te pieniądze do domu, a że dom nie
był zamożny, to mama powiedziała do mnie – postaraj się, żebyś
w przyszłym roku też przyniosła 20 zł.

J.S-G:  Od tej pory opracowała pani wiele bajek dla dzieci. Pod
względem aktorskim są świetnie opracowane, z dużą dbałością o
szczegóły. Czy mały odbiorca, to wdzięczny słuchacz?

I.K:   O  tak.  Ja  bardzo  lubię  grać  dla  dzieci.  Są  szalenie  
sugestywne.  Jeśli  na  przykład  w  którymś  momencie  gdzieś
spojrzę, to momentalnie wszystkie główki się odwracają, takie są
ciekawe, co ja tam zobaczyłam. Dzieci są rozkoszne. Czytałam
też dla dzieci ociemniałych, w Laskach pod Warszawą. Starałam
się  tekst  poprawić, bo miałam na uwadze to,  że  słucha mnie
dziecko niewidome. I dlatego nie unikałam określenia – zobacz.
Dziecko  niewidome  patrzy  poprzez  dotyk,  jego  wyobraźnia
pracuje.  Mówiłam  więc,  zobacz  jaki  to  jest  ładny  materiał.
Dziecko podchodziło,  patrzyło.  Piękne są  spotkania   z  takimi
dziećmi.

I.S-G: Debiutowała pani na scenie w 1936 roku. Czy zetknęła
się  pani z Hemarem, Słonimskim, Lechoniem, Tuwimem?

I.K:  Oczywiście,  znałam  ich  wszystkich,  ale  jako  wielkości.
Natomiast nie miałam z nimi kontaktu, przecież byłam wtedy



zupełnie nieznana. Na popularność trzeba sobie zapracować. Ja
sobie  zapracowałam dopiero  po  wojnie  w Kabarecie  „Siedem
Kotów” w Krakowie.  Tam sięgnęłam po teksty Gałczyńskiego,
które mi się bardzo podobały. Kiedyś przypadkiem Gałczyński
będąc w Wilnie usłyszał  przez radio,  jak  recytowałam „Inge
Bartsch”. I z Wilna przysłał kartkę, w której napisał –  dziękuje
pani   za  świetną  interpretację  mojej  „Inge  Bartsch”.  Jaki
skromny,  o  sobie  nie  wspomniał,  tylko  napisał  o  mojej
interpretacji.

J.S-G: Gałczyński odtąd pisał teksty specjalnie dla pani.

I.K:   Napisał dla mnie Hermenegildę Kociubińską z Kabaretu
„Zielona Gęś”. To był trudny tekst, rewolucyjny w formie. Ale
miał dużo takiego humoru, który mi odpowiadał. Agatha Christie
mówiła, że każdy człowiek jest trochę zwariowany, ale dopóki nie
mówi,  że  jest  jajkiem na  twardo,  może  chodzić  na  wolności.
Gałczyński  napisał  też  dla  mnie  „Sierotkę”.  Był  to  zgrabny
wierszyk, no, ale ja akurat do takich wierszy się nie nadawałam,
nie odpowiadał mi ten tekst. Powiedziałam więc Gałczyńskiemu
w ten sposób (pamiętam, ta rozmowa była na Nowym Świecie). –
Wie pan, mnie uczyli w szkole teatralnej, że utwór sceniczny 
musi się składać z introdukcji, z akcji, konfliktu i puenty. Wtedy
ja taki utwór mogę grać. Ale wierszyka nie umiem mówić. I on
genialnie się do tego zastosował.  Włożył w ten tekst  intrygę,
rozbudował go.



J.S-G:  Powiedziała  pani  kiedyś,  że  do śpiewania piosenek na
scenie ośmielili panią „Starsi Panowie”. Jak pani wspomina ten
kabaret?

I.K:  Na początku audycje  z  Kabaretu „Starszych Panów” nie
trafiały do widza, były zbyt trudne i za bardzo nowatorskie. Np.
jak się na scenie mówiło, że ktoś otwiera drzwi, to publiczność,
się dziwiła. – Jakie drzwi, nie ma tam przecież żadnych drzwi.
Później się nauczono, że to taki troszkę zwichrowany dowcip.
Zespół aktorski, był zespołem stałym, Kraftówna, Michnikowski,
Gołas, Kwiatkowska, Jędrusik.  Przybora pisał znakomicie, ale
myśmy stworzyli  pewien klimat tej audycji. On sam  natomiast
nie doceniał  jakości swojego tekstu.  My za to szanowaliśmy 
tekst Przybory i stosowaliśmy się do jego interpunkcji. Dlatego
teksty  razem  z  wykonaniem  podbiły  publiczność.  Natomiast
Kabaret „Dudek” mimo, że występował w nim prawie ten sam
zespół, to już była zupełnie inna forma i edycja.

J.S-G:  Czy była jakaś szczególna sytuacja w pracy scenicznej,
która  wspomina pani do dziś?

I.K: Adolf Dymsza był znakomitym aktorem. Ja miałam  grać z
nim w duecie. Mieliśmy być parą w noc poślubną. Ona bardzo
skromna,  panienka.  Dymsza  był  znany  z  tego,  że  lubił  robić
kawały na scenie. Wiedząc o tym powiedziałam mu – ja na scenie
nie  mam  poczucia  humoru,  bardzo  więc  pana  proszę  o



zachowanie  takiej  formy,  jak  należy.  I  on  się  zastosował.
Zrozumiał mnie, że ja się mogę bawić, żartować za kulisami, ale
na  scenie  ściśle  się  trzymam   tekstu.  Dlaczego  tak  się
obawiałam?  No  bo  w  tej  scenie  byłyby  dla  niego  przeróżne
możliwości. Jako młody żonkoś z młodą żoną, dziewicą. Ale on
zagrał  ją  pięknie,  tak  jak  pan  młody,  który  wie,  że  ma  do
czynienia z niewinną panienką. Ja jego genialności nie potrafię
przekazać. Więc byłam mu za to bardzo wdzięczna. A tu  koledzy
już stali za kulisami w oczekiwaniu, że teraz  będą te draki, skoro
jest noc poślubna.

J .S-G:   Zasłynęła  pani  ro lą  kobiety  pracującej  w
„Czterdziestolatku”.  Jest  to  wielka  sztuka  stworzyć  z  roli
epizodycznej,  rolę  charakterystyczną,  taką,  którą się  pamięta.

I.K: Kobieta pracująca, to hasło, które bardzo się przyjęło. Do
tekstu  też  się  dużo  przyczyniałam,  bo  dobre  teksty  m.in.
Przybory pisane były bardziej literacko. Więc ja ten język trochę 
poprawiałam. Na szczęście nie mieli o to pretensji, bo dobrze na
tym  wychodzili.

J.S-G: A jak pani wspomina tę rolę?

I.K: Nie oglądałam „Czterdziestolatka”. Nie patrzę do tyłu. Zna
pani takie powiedzenie, rolnik musi patrzeć przed siebie, a nie za
siebie. Ja zawsze  stosuję tę zasadę i to  dlatego, że taką mam



naturę.  Jak coś jest  zrobione,  to już poszło.  A co jest  złe,  to
trzeba naprawić, jak będzie okazja. Po nagraniu sceny widzę ją
na wizji, skrzywię się i idę do domu. I dziwię się, że się ludziom 
to podoba.

J.S-G:   Podobno lubi pani,  żeby przedmioty, którymi się pani
otacza, miały swoje przeznaczenie i były wykorzystywane, żeby
żyły razem z panią. Oddała pani do fundacji stare pianino, bo na
nim nikt nie grał.

I.K:  Tak, oddałam pianino Seilera. Gdy umarł mój mąż, ono do
niczego nie służyło. I mimo, że było dla mnie drogą pamiątką,
przekazałam je  w  takie  miejsce,  gdzie  nie  było  instrumentu.
Pianista, który na nim grał powiedział,  że to pianino ma duszę.

J.S-G:  Czy ma pani  jakąś receptę na tak wspaniałą kondycję
życiową, taką ilość planów, chęci do życia i działania.

I.K:  Z  natury jestem  optymistką. We wszystkim widzę  dobre
strony. Pada deszcz, wilgoć  przeszkadza, ale wilgoć dobra jest
na cerę, wilgoć  dobra jest na serce i już jest dobrze. Przyroda
jest  taka  wspaniała.  Czasami  się  zastanawiam,  czy  to  wiatr
porusza liśćmi, czy to liście tworzą wiatr. Poza tym mądrzy w
piśmie mówią, że jestem biologicznie młodsza jak na swój wiek.
Może to też  daje energię i optymizm. Dużo radości daje mi praca
zawodowa. To jest charyzma, dar boży.



J.S-G: Czy wykonywane przez panią teksty mają zawsze ukrytą
mądrość?

I.K:  Tak, choć ludzie czekają na wesołe rzeczy, to ja czasami
lubię i głębokie. Staram się  nie podlegać presji widowni, tylko ją
kształcić.  I  myślę,  że  taka  jest  moja  rola,  sprowokować  do
myślenia.

wywiad został przeprowadzony w Toronto w 2001 roku.

 

“Macbeth” w mieście
awangardy
 

https://www.cultureave.com/macbeth-w-miescie-awangardy/
https://www.cultureave.com/macbeth-w-miescie-awangardy/


„Macbeth” w reż. Grzegorza Jarzyny, Nowy Jork, materiały
prasowe

Joanna Sokołowska-Gwizdka

Przypomnienie ciekawego wydarzenia teatralnego

Od  17  czerwca  2008  roku  przez  12  wieczorów  publiczność
nowojorska  miała  okazję  oglądać  spektakl  TR  Warszawa  –
„Macbeth”  –  swobodną  adaptację  dramatu  Szekspira”,  w
reżyserii  Grzegorza  Jarzyny.  Reżyser  przeniósł  akcję  w czasy
współczesne,  opatrując  przedstawienie  aluzjami  do  walki  z



terroryzmem i  sytuacji  na  Bliskim Wschodzie.  Całość  została
spięta  klamrą  zbrodni  i  kary,  która  zawsze  powraca,  niczym
bumerang.  Mnogość  scen,  przypominających  luźno  ze  sobą
połączone  klatki  filmowe,  wraz  z  efektami  multimedialnymi
powodowała,  że gra aktorska schodziła na dalszy plan.  Mimo
zachowania  zgodności  wydarzeń  szekspirowskich,  aktorzy
zdawali  się  być  marionetkami  w teatrze,  podporządkowanymi
widowisku.  Między  Macbethem  (Cezary  Kosiński)  a  Lady
Macbeth (Aleksandra Konieczna) nie wytwarzało się napięcie, na
którym  opiera  się  dramat.  Lady  Macbeth  w  tym  spektaklu
cichnie, w porównaniu z wielkimi rolami dramatycznymi, które
weszły do historii  teatru. Tytułowy bohater także odbiegał od
stereotypu postaci szekspirowskiej. Został pokazany, jak jeden z
wielu, którzy opanowani rządzą władzy ulegają efektowi domina,
zatracając  przy  tym  swoje  człowieczeństwo.  Możliwe,  że
okrojenie bohaterów z głębi psychologicznej i stworzenie postaci
idących  w  kierunku  mechanizmów  produkujących  zło,  jest
celowym  zabiegiem,  aluzją  do  „cywilizacji  obrazkowej”  i
koszmaru współczesnego świata pochłoniętego wojnami.

Spektakl rozegrał się na pięciu pudełkowych scenach, na trzech
poziomach. Oprócz  licznych efektów dźwiękowych i specjalnych
został  wzbogacony  o  projekcje  wideo,  dzięki  którym  na
ogromnych  rozmiarów  ekranie,  widać  było  zbliżenia  twarzy
aktorów.



Sztuka  opowiada  szekspirowską  historię  posługując  się
współczesnym językiem. Nowojorski  spektakl rozegrał się pod
gołym niebem w Tobacco Warehouse, wynajętym na tę okazję
przez teatr St. Ann’s Warheouse, u stóp oświetlonego wieczorem
słynnego Brooklyn  Bridge.

Nowatorskie podejście do klasyki zawsze wywołuje kontrowersje
i porównania. Dlatego widowisko Grzegorza Jarzyny ma zarówno
swoich zwolenników, jak i przeciwników. O spektaklu i dyskusji
na  temat  „Macbetha”  rozmawiam  z  Moniką  Fabijańską  –
 dyrektor  Instytutu  Kultury  Polskiej  w  Nowym  Jorku,  który
niezwykle  prężnie  działa  i  przyczynia  się  do  propagowania
polskiej  kultury w  tym  mieście  awangardy.

 

Joanna Sokołowska-Gwizdka: Polska premiera „Macbetha” w
reż.  Grzegorza Jarzyny odbyła się w Warszawie w 2005 r.  w
opuszczonej hali Zakładów im. Waryńskiego przy ul. Kolejowej.
Jak to się stało,  że po trzech latach spektakl  mogła obejrzeć
publiczność  nowojorska  i  to  na  jednej  z  najlepszych  scen
teatralnych  Ameryki  –  St.  Ann’s  Warehouse  na  nowojorskim
Brooklynie?

Monika  Fabijańska:  Instytut  Kultury  Polskiej  zawsze
współpracuje  z  dyrektorami  tutejszych  uznanych  instytucji  i



razem  z  nimi  wybieramy  produkcje,  które  mogą  znaleźć  tu
odbiorcę.  Zabieramy  ich  do  Polski  na  tak  zwane  „zakupy”.
Czasem jesteśmy pewni,  co chcemy pokazać, czasami oni coś
chcą wybrać, a my się wahamy. Tak było i w tym przypadku. Trzy
lata  temu  zabraliśmy  do  Polski  Susan  Feldman  –  dyrektora
artystycznego St. Ann’s Warehouse. Jest to jedna z najbardziej
wpływowych  osób  w  amerykańskim  świecie  teatru.  Po
zobaczeniu  warszawskiego  spektaklu  powiedziała:  ja  chcę
„Macbetha”  i  koniec.  My  nie  byliśmy  na  sto  procent  pewni,
choćby  ze  względu  na  skalę  przedsięwzięcia  i  ryzyka,  ale
Feldman była zdeterminowana. Przedstawienie miało się odbyć
latem zeszłego roku, ale poprosiłam o przełożenie prezentacji o
rok, uznając, że termin sierpniowy nie jest dobry, a prezentacja
jeszcze nie gotowa. Szczerze mówiąc, bardzo się tym naraziłam
Susan Feldman.

JSG:  Jak  wyobrażała  sobie  pani  Susan  Feldman  spektakl  w
Nowym Jorku?

MF: Kilkakrotnie  rozmawiałyśmy na  ten  temat.  My  mieliśmy
wątpliwości.  W Ameryce niemal  każda wioska,  każdy campus
uniwersytecki  ma  swój  festiwal  szekspirowski.  Ludzie  są
zaznajamiani z Szekspirem już od wczesnego dzieciństwa. A ten
spektakl  nie  posługuje  się  przecież  oryginalnym  tekstem.
Zastanawiałam się  więc  jak  zareaguje  publiczność.  –  Właśnie
takie podejście jest nowatorskie – odpowiadała Susan Feldman –



i takiej interpretacji jeszcze tu nie widzieli. Ustawimy scenę nad
rzeką,  będzie  wspaniale.  Rzeczywiście,  jest  to  największe
tegoroczne  wydarzenie  teatralne  w Nowym Jorku.  O  żadnym
innym spektaklu tyle nie mówiono i nie pisano, na żadne inne
przedstawienie tak długo nie czekano,  i  na żadną sztukę tak
szybko nie sprzedały się wszystkie bilety.

JSG:  Czym  różni  się  spektakl  nowojorski  od  spektaklu
warszawskiego?

MF:  Przedstawienia  te  różnią  się  zasadniczo.  W  Warszawie
spektakl  był  grany  w  ogromnej,  pustej,  czarnej  przestrzeni
pofabrycznej.  Pierwsze  rzędy  publiczności  ustawione  zostały
ponad  20  metrów od  sceny  i  ok.  15  metrów nad  ziemią  na
podniesionym rusztowaniu. W efekcie publiczność nie patrzyła
na gesty, szczegóły, psychologię. Z daleka widać ogólny obraz:
wszystkie pięć scen naraz, i całość odbierana jest jak widowisko
zawieszone  w  nieokreślonej  wirtualnej  przestrzeni,  niczym w
grze komputerowej  lub filmie.

Natomiast  tutaj  mieliśmy  zupełnie  inną  sytuację.  Szukanie
odpowiedniej  przestrzeni  w  Nowym Jorku  do  tego  spektaklu
zajęło półtora roku. Mieliśmy różne pomysły, łącznie z tym, że
Susan  Feldman  rozważała  podniesienie  dachu  St.  Ann’s
Warehouse. To jednak okazało się zbyt drogim rozwiązaniem. W
efekcie,  scenografia  do  nowojorskiego „Makbeta”  to  ok.  70%



wymiarów warszawskiej. Miejsca dla publiczności usytuowane są
tuż  obok  sceny,  co  zmienia  całą  filozofię  odbioru.  Projekcje
wideo,  które  przybliżają  nam  twarze,  to  też  nowy  element,
którego  nie  było  w  polskiej  wersji  tego  spektaklu.  Reżyser
poszukiwał innych rozwiązań formalnych, aby dotrzeć do widza
w zmienionej sytuacji scenicznej.

JSG:  Jak spektakl odebrali nowojorczycy, co pisali nowojorscy
krytycy?

MF: Publiczności najwyraźniej spektakl się podobał. Oczywiście,
są  dyskusje  –  jedni  po  wyjściu  ze  spektaklu  mówili:  to  było
fantastycznie, nigdy nic lepszego w życiu nie widziałem; a inni:
to okropne. Taka odmienność zdań świadczy o tym, że spektakl
budzi kontrowersje, a to dobra oznaka. Jest to na pewno bardzo
nowatorska propozycja  współczesnego teatru.  Wielu  krytyków
natomiast zarzuciło mu brak głębi. Po licznych zapowiedziach,
łącznie z ogromnym artykułem w New York Times, recenzje po
spektaklu tę atmosferę trochę wyciszyły – choć nowa fala tym
bardziej  zaciekawionej  publiczności  zaczęła  szturmować  kasę
teatru – bez najmniejszych zresztą szans na zakup biletu. Nigdy
nie  dzieje  się  tak,  że  się  podbija  i  podbija  apetyty,  obiecuje
bardzo  dużo,  ludzie  wykupują  bilety,  a  potem wszyscy  dalej
chwalą.  Recenzenci  piszą  długie  i  wyczerpujące  teksty:
podkreślają  nowatorstwo  widowiska,  pomysł  przeniesienia
spektaklu  w  przestrzeń  niemal  filmową,  wysoko  oceniają



orkiestrację efektów dźwiękowych (każdy widz miał słuchawki),
wideo  i  specjalnych,  w  tym  pirotechnicznych,  a  zwłaszcza
zapierającą  dech  w  piersiach  lokalizację  –  pomiędzy  dwoma
mostami, z widokiem na nocną sylwetę Manhattanu. Zarzucają
natomiast Grzegorzowi Jarzynie, że nie wystarczająco skupił się
na głębi psychologicznej i grze aktorów, że pomiędzy postaciami
nie  została  wypracowana  logika  łącząca  ich  poczynania.  W
oryginale  jest  przepowiednia  i  tajemnica,  a  pomiędzy  Lady
Macbeth  i  Macbethem  rozgrywa  się  ten  niesłychany
szekspirowski  dramat.  Krytyka  twierdzi,  że  w spektaklu  tego
napięcia nie ma.  Ja bym się z  tym poniekąd zgodziła:  więcej
wysiłku włożono w warstwę widowiskową. Zbliżenie publiczności
do sceny zakłóciło pierwotny pomysł interpretacyjny i zespół nie
zdążył dopasować się do nowych warunków, a ulewne deszcze
spowodowały, że nie wszystkie próby mogły się odbyć.

JSG: Odniosłam wrażenie, że spektakl był bardziej widowiskiem,
zbliżonym do komiksu, niż dramatem Szekspira.

MF:  Wydaje  mi  się,  że  trzeba  zobaczyć  warszawskie
przedstawienie,  żeby do końca zrozumieć koncepcję reżysera.
Moim  zdaniem  Grzegorz  Jarzyna  celowo  stworzył  tak
zdepersonalizowane postaci.  Widz nie identyfikował się tam z
cierpieniem  i  przeżyciami  Macbetha,  ani  nie  wstrząsała  nim
bezprzykładna  bezwzględność  Lady  Macbeth.  Całość  była
włożona jakby w jeden ekran,  odzwierciedlający  chaos  wojny



dokumentowany  zdjęciami  z  noktowizorów,  którymi  właśnie
wtedy  karmiły  publiczność  newsy,  podczas  gdy  przeciętny
człowiek, nie wiedział, o co w tym wszystkim chodzi. Tak więc
oryginalny  zamysł  Jarzyny  zasadza  się  właśnie  raczej  na
ukazaniu braku logiki wojny, braku logiki psychologii dążenia do
władzy, niż na  dokładnej realizacji tekstu Szekspira.

Gdy spektakl zobaczyłam tutaj, spodziewałam się krytyki braku
wewnętrznej  logiki  akcji  czy psychologicznej  głębi.  Tu twarze
aktorów  są  tuż  przy  twarzach  widzów,  którzy  śledzą
najdrobniejsze gesty. Wracamy więc pod wyimaginowany w tym
przypadku (bo wygwieżdżony) dach intymnego teatru. Jesteśmy
zamknięci w świecie razem z Macbethem, patrzymy mu na ręce,
przyglądamy  się  prawdzie  gry  psychologicznej,  tej
nieprawdopodobnej paranoi, która ogarnia dwoje ludzi i  która
ma nas przerazić. A nie to przeraża w tym spektaklu. Zmiana
skali  według mnie nie do końca się udała, mimo przekonania
Susan  Feldman.  Ale  to  mogę  powiedzieć  ja,  jedna  z  kilku
zaledwie  osób,  które  widziały  obie  realizacje,  natomiast
publiczność nowojorska miała swoje odczucia. Dla niej skala tej
realizacji była ogromna.

JSG:  Zwróciłam  uwagę,  że  na  spektaklu  było  bardzo  dużo
młodych ludzi  i  wyglądali  na zachwyconych przedstawieniem.

MF:  Kiedy  Grzegorz  Jarzyna  zaczynał  swoje  eksperymenty



teatralne,  chciał  przyciągnąć  do  teatru  zupełnie  nową
publiczność, ludzi młodszych o dwa pokolenia od tych, którzy w
Warszawie  do  teatru  zwykle  chodzili.  Ta  młoda  publiczność
pozostawała obojętna na uroki gry aktorskiej,  odległa była od
klasycznego języka teatru. To właśnie dzieci gier komputerowych
znalazły  w  tych  widowiskach  swój  język  i  znajomy  sposób
obrazowania świata. Koncepcja Grzegorza Jarzyny, dzięki użyciu
takiego  właśnie  języka  i  środków  teatralnych  powoduje,  że
niektórzy  młodzi  ludzie,  którzy  inaczej  niekoniecznie  by  to
uczynili,  mogą zainteresować się  Szekspirem.

JSG: Sukcesu nie można mierzyć tylko recenzjami, sukces to też
fakt, że o polskim teatrze dyskutuje się w Nowym Jorku, że ma
swoich zwolenników i przeciwników.

MF:  W tym sensie spektakl odniósł niebotyczny sukces. Moja
zastępczyni,  Agata  Grenda,  która  nota  bene  odpowiedzialna
była  za  nasz  program  teatralny  i  ciężko  pracowała  nad  tą
produkcją,  została  zagadnięta  przez  kelnera  w restauracji  na
Manhattanie skąd pochodzi. „Z Polski”. „Z Polski?! A słyszałaś o
Makbecie? Musisz na to iść!” A więc Makbet zamiast Wałęsy czy
Papieża? Udało się to, co wydawało się niemożliwe: dotarcie z
hasłem  „Polska”  odbieranym  pozytywnie  do  przeciętnego
Nowojorczyka,  „pod  strzechy”.  Najważniejsze  instytucje
kulturalne Nowego Jorku zyskały ostateczny dowód na to,  że
proponowana przez nas kultura polska może być prezentowana



na wielką skalę produkcyjną, logistyczną, marketingową. To jest
niesłychanie  ważne,  ponieważ  ma  bezpośredni  wpływ  na
zainteresowanie każdą inną propozycją kulturalną z Polski, także
mniej  ekstrawagancką.  A  różnorodność jest  niezwykle  ważna.
Cztery  lata  temu,  gdy  Jarzyna  przyjechał  ze  spektaklem
„Zaryzykuj wszystko”, nie osiągnął takiego sukcesu, bo nie był
on aż tak widowiskowy. Sprzedało się ok. 70% biletów, w prasie,
w tym w New York Timesie ukazywały się dobre recenzje, ale nie
było to wydarzenie na skalę tego miasta. Mimo że sztuka była
świetna i głębi psychologicznej nikt jej nie odmówił. Więc czy
można postawić pytanie, co jest lepsze?

JSG: Wydaje mi się, że każda inscenizacja zawsze będzie miała
swoich  zwolenników  i  przeciwników,  bo  każdy  ma  inne
doświadczenia  i  na  inne  elementy  zwróci  uwagę.

MF:  W  tym  wiecznie  głodnym  wrażeń  kolosie,  w  którym
prezentujemy  kulturę  polską  publiczność  jest  wyjątkowo
różnorodna i spragniona nowinek. Mamy publiczność i starszą, i
młodszą,  bardziej  wymagającą,  i  mniej  wymagającą,  różnych
kolorów skóry, z różnymi doświadczeniami, zapleczem wiedzy z
kraju,  z  którego  pochodzi  i  z  różnymi  oczekiwaniami
kulturalnymi.  Staramy  się  więc  pokazywać  polską  kulturę
 zróżnicowaną,  w  szerokim  kontekście.  Np.  Krzysztof

Warlikowski i Grzegorz Jarzyna to reżyserzy bardzo różni, każdy
z nich ma swoich zwolenników i przeciwników. Jedni daliby się



„pokroić”  za  Jarzynę,  a  Warlikowski  jest  dla  nich  zbyt
intelektualny  i  nudny.  Są  też  tacy,  którzy  twierdzą,  że
Warlikowski  jest  wybitny,  ponieważ  zajmuje  się  psychologią
postaci,  a  Jarzyna  robi  fajerwerki.  Jest  więc  wiele  sposobów
odczytywania kultury i powodów, dla których w tak różny sposób
tę kulturę interpretujemy. My staramy się zainteresować Polską
całą tutejszą publiczność, a nie tylko tych, którzy myślą tak samo
jak my, swój prywatny gust pozostawiając dla siebie.

 

„Mackbeth” w reż Grzegorza Jarzyny, Nowy Jork, materiały



prasowe

„Mackbeth” w reż Grzegorza Jarzyny, Nowy Jork, materiały
prasowe



„Mackbeth” w reż Grzegorza Jarzyny, Warszawa, materiały
prasowe

Wywiad ukazał się w „Liście oceanicznym”, dodatku kulturalnym
„Gazety” z Toronto, maj/czerwiec 2008 r.



Hydrokosmos:
Baśniowe światy
Konrada
Dworakowskiego.

Paulina Jóźwin. Aga Kulińska i Izabela Czesniewicz jako
Czarownica. fot. materiały prasowe.

 

Korespondencja z Polski

Barbara Lekarczyk-Cisek

Przedstawienie  Wrocławskiego  Teatru
 Pantomimy  opowiada  historię  miłości  tak  pięknie,  że

https://www.cultureave.com/hydrokosmos-basniowe-swiaty-konrada-dworakowskiego/
https://www.cultureave.com/hydrokosmos-basniowe-swiaty-konrada-dworakowskiego/
https://www.cultureave.com/hydrokosmos-basniowe-swiaty-konrada-dworakowskiego/
https://www.cultureave.com/hydrokosmos-basniowe-swiaty-konrada-dworakowskiego/


porusza wyobraźnię i emocje widza, pozostając na długo w
pamięci.

Czy pamiętacie scenę z francuskiego filmu „Mikrokosmos”,  w
której   matki-osy  karmią  swoje  maleństwa  do  wtóru  pięknej
kołysanki? Obraz piękny i poruszający, uświadamia bowiem, że
ów  mikroświat  jest  w  gruncie  rzeczy  lustrzanym  odbiciem
naszego, ludzkiego świata. Podobne założenia przyświecają także
Konradowi Dworakowskiemu – twórcy dwóch przedstawień we
Wrocławskim  Teatrze  Pantomimy,  powstałych  na  motywach
baśni  J.  Ch.  Andersena:  „Mikrokosmos” oraz „Hydrokosmos”.

W historiach dla dzieci, które realizuję na scenie  – powiedział
reżyser w wywiadzie – zawsze usiłuję szukać jakiegoś kosmosu –
przestrzeni, która swoją metaforyką jest w stanie odnieść się do
naszej  rzeczywistości.  Możemy  na  pewnym  modelu
wszechświata,  stworzonym w teatrze,  opowiadać o człowieku,
odwołując się do jego wrażliwości i wyobraźni. 

 „Hydrokosmos”   –  przedstawienie  Teatru  Pantomimy,  które
miało swoją premierę 27 listopada 2015 roku, opowiada historię
miłości  tak  pięknie,  że  porusza  wyobraźnię  i  emocje  widza,
pozostając na długo w pamięci.

 



Baśniowe inspiracje i metafizyka spektaklu

O ile kanwą „Mikrokosmosu” stała się baśń o Calineczce, to tym
razem reżyser sięgnął po „Małą syrenkę”. Główna bohaterka już
od dzieciństwa tęskni za innym światem – światem ludzi:

 Nie było dla syrenki większej radości, jak słuchać o świecie ludzi
mieszkających  w  górze;  stara  babka  musiała  wszystko
opowiadać,  co  wiedziała  o  statkach  i  miastach,  ludziach  i
zwierzętach, wydawało jej  się to cudownie piękne, że tam na
górze, na ziemi, pachną kwiaty; na dnie morza one nie pachniały
– i że lasy są zielone, i że ryby, które przepływały tu pomiędzy
drzewami, tam tak głośno i pięknie śpiewają, aż rozkoszą jest
słuchać; miały to być ptaszki, ale babka nazywała je rybami, bo
księżniczki inaczej nie zrozumiałyby, nie widziały przecież nigdy
żadnego ptaka.

W dniu swoich piętnastych urodzin może wreszcie wypłynąć na
powierzchnię i osobiście zobaczyć wszystkie te cuda, o których
dotąd tylko słyszała. Zakochuje się w pięknym księciu, któremu
ratuje życie podczas burzy morskiej.  Odtąd zaczyna marzyć o
spędzeniu  z  nim  życia  i  posiadaniu  nieśmiertelnej  duszy.
Jedynym sposobem, aby ją uzyskać, jest odwzajemniona miłość.
Aby  jej  doświadczyć,  syrenka  musi  opuścić  swój  bezpieczny
morski  świat  na  zawsze,  zamienić  piękny  ogon  na  nogi,
które podczas chodzenia będą jej sprawiać ból, a także oddać



czarownicy  swój  piękny  głos,  nie  mając  przy  tym  żadnej
gwarancji,  że książę ją pokocha.  Nie udaje się jej  wprawdzie
zdobyć  miłości  ukochanego,  ale  po  śmierci  trafia  do  cór
powietrza i otrzymuje obietnicę, że po trzystu latach (czyli tylu,
ile  trwa życie  syreny),  spełniając  dobre  uczynki,  uzyska  ową
upragnioną nieśmiertelną duszę.

Spektakl  Konrada  Dworakowskiego  wykorzystuje  wprawdzie
zasadniczą fabułę baśni, ale rezygnuje z moralnego przesłania,
które w tekście Andersena odgrywa istotną rolę, koncentrując
się na opowieści o miłości.

Dla  mnie  cały  sens  nieśmiertelności  zawiera  się  w miłości  –
wyjaśnia reżyser we wspomnianym wywiadzie.

Metafizyka spektaklu wyrasta nie ze słowa, lecz z teatralnego
kosmosu, który stanowi samoistny świat – czytelny i zrozumiały
dla widza, niezależnie od tego, czy pamięta treść baśni, czy też
nie.  Owo  teatralne  uniwersum  rodzi  się  z  harmonijnej
kompozycji, na którą składa się plastyka ruchu i kostiumów, a
także światło oraz zmieniające się kolory, przy akompaniamencie
muzyki i dźwięków. Tworzą one zarówno pewien obraz świata,
jak też wprowadzają nas w szczególną jego atmosferę. Innymi
słowy – odnoszą się zarówno do umysłu, jak i do emocji widza.

 



„Mała Syrenka”, przedstawienie Wrocławskiego Teatru
Pantomimy, fot. materiały prasowe.

Natura i kultura – świat morski i świat ludzki

Na początku zostaje wykreowany podwodny świat, który okazuje
się  z  czasem rodzajem rewersu  świata  ludzkiego.  Cudownie,
nieśpiesznie i zarazem dowcipnie rozkwita na  oczach widzów
 obraz przedstawiający bogactwo i  różnorodność podwodnego
uniwersum: kolorowe ławice ryb, ukwiały, ośmiornice, wreszcie
piękne syreny z bajecznymi ogonami… Wszystko to przemieszcza
się  w  nieustannym  ruchu,  migocząc  barwami  i  opalizując



zmieniającym się światłem. W tym kosmosie poznajemy główną
bohaterkę.

Świat Małej Syrenki przypomina zarazem świat ludzki, ponieważ
i tutaj panuje hierarchia, na czele której stoi król. Jest to jednak
świat jednoznacznych zasad, oczywisty, choć także okrutny świat
natury. Świat ludzki wydaje się być w porównaniu z nim sztuczny
–  to  świat  kultury.  Opozycja  tych  dwóch  kosmosów,  a
zarazem ich podobieństwo stanowi kolejną teatralną metaforę.

Miłość – nieśmiertelność

Najważniejsza  jest  jednak  w  spektaklu  miłość  –  daleka  od
cukierkowych,  schematycznych   obrazków.  Dworakowski
pokazuje, że miłość jest zawsze bolesną rezygnacją z siebie, a
zarazem jest uczuciem radykalnym i bezkompromisowym. Trzeba
się nauczyć „od nowa chodzić” – niejako narodzić się na nowo,
do  innego  świata.  Porzucić  dawne  przywiązania  i
przyzwyczajenia i otworzyć się na drugiego – bez względu na
konsekwencje. Z drugiej strony, miłość nas stwarza – sprawia, że
pozbywamy się dla niej wszystkiego, ponieważ czujemy, że nie
można inaczej – że ona jest najważniejsza. W jakimś sensie czyni
nas nieśmiertelnymi.

Mała  Syrenka  w  interpretacji  Pauli  Krawczyk-Ivanov  jest
cudownie prawdziwa – kiedy odkrywa, że zamiast ogona ma dwie



nogi, a potem uczy się na nich chodzić albo kiedy poznaje Księcia
i próbuje uniknąć jego dotyku, jakby obawiała się, że stanie się
coś  nieodwracalnego… Sceny  z  Małą  Syrenką  są  najbardziej
poruszające – pełne liryzmu i smutku, a jednocześnie niezwykle
piękne.

Księciu, którego zagrał Piotr Sabat, dodano cech maminsynka
oraz  człowieka,  który  –  choć  zakochany  –  nie  potrafi  jednak
rozeznać swoich uczuć i postępuje zgodnie z wolą rodziców. A
przy tym postać ta wprowadza mnóstwo ciepłego humoru. Sceny,
w  których  jest  ”reanimowany”  przez  Królewnę  (jak  zwykle
piękna  i  pełna  gracji  Agnieszka  Dziewa),  są  nieodparcie
komiczne.  Podobnie  jak  scena  ślubu.  Właściwie  humor
towarzyszy  nam  w  tym  spektaklu  nieustannie,  z  wyjątkiem
zakończenia.

Pomimo. że Mała Syrenka „przegrywa”, to jednak jej obecność w
świecie ludzi nie pozostaje bez echa. Na zadowolonych dotąd z
siebie twarzach pojawia się smutek i powaga. Czujemy, że już nic
nie będzie takie, jak dawniej…

 

Paula Krawczyk-Ivanov (Mała Syrenka) i Mariusz Sikorski (Król),
fot. materiały prasowe.



Hydrokosmos wizualny i muzyczny

Na koniec nie mogę nie wspomnieć o tych elementach spektaklu,
które  go  tworzą  w  sposób  istotny:  są  nimi  muzyka  i
kostiumy.  Autorem  oryginalnej  kompozycji  muzycznej  do
„Hydrokosmosu” jest Tomasz Krzyżanowski – muzyk, wokalista,
współzałożyciel  Teatru  CHOREA,  który  sam zrealizował  kilka
spektakli  i  projektów  muzycznych.  Jego  muzyka  odgrywa  w
przedstawieniu ważną rolę – tworząc nie tylko rodzaj „oprawy
scenicznej”, ale również ewokując przeżycia wewnętrzne głównej
bohaterki.  Krzyżanowski  jest  ponadto  autorem  piosenki  –
leitmotivu o kropli  wody.

Z kolei niezwykle piękne, zjawiskowe kostiumy zaprojektowała
Maria  Balcerek  –  jedna  z  najwybitniejszych  polskich
kostiumografów,  zdobywczyni  Złotej  Maski  za  realizację
kostiumów  do  „Carmen”  wg  Mérimée`go  oraz  za  kostiumy
operowe do „Cyganerii”  w reż. W. Zawodzińskiego i do „Snu
nocy letniej” w Teatrze im. Jaracza w Łodzi. We Wrocławskim
Teatrze Pantomimy zaprojektowała kostiumy do „Mikrokosmosu”
w  reż.  Konrada  Dworakowskiego.  Pomysłowość  połączona  z
funkcjonalnością  sprawiają,  że  kostiumy te  stają  się  istotnym
elementem teatralnego uniwersum.

Spektakl „Hydrokosmos” jest wprawdzie adresowany do dzieci
powyżej  ośmiu  lat,  ale  jest  to  przedział  wieku  umowny.  W



gruncie rzeczy bowiem zawiera on problematykę uniwersalną,
która  trafia  do  ludzi  w  każdym  wieku.  Co  więcej,  teatralne
przeżycia  mogą  stać  się  wspaniałą  inspiracją  do  rozmowy  i
refleksji  między dorosłymi i  ich pociechami.

 http://kulturaonline.pl/

Konrad Dworakowski:
Twórca teatralnych
kosmosów
Korespondencja z Polski

Rozmowa  z  reżyserem  teatralnym,  dyrektorem  Teatru
PINOKIO w Łodzi  –  o   spekaklu  Wrocławskiego Teatru
Pantomimy, twórczym odczytaniu baśni Andersena i o roli
teatru dla dzieci.

https://www.cultureave.com/konrad-dworakowski-tworca-teatralnych-kosmosow/
https://www.cultureave.com/konrad-dworakowski-tworca-teatralnych-kosmosow/
https://www.cultureave.com/konrad-dworakowski-tworca-teatralnych-kosmosow/


Barbara Lekarczyk-Cisek: Przygotował Pan kolejną premierę
baśni  Jana  Christiana  Andersena  –  tym  razem na  podstawie
”Małej  syrenki”.  Przypadek  to  czy  głębokie  przywiązanie  do
duńskiego pisarza?

Konrad Dworakowski, fot. materiały
prasowe.



Konrad Dworakowski: Nie jest to może głębokie przywiązanie,
ale  Andersen  się  do  mnie  rzeczywiście  jakoś  ”przykleił”,
ponieważ na różne sposoby prowokuje do rozmowy. Jednak za
każdym razem sięgam po jego teksty z zupełnie innego powodu.
Czasami jest to absolutna niezgoda na takiego bohatera, jakiego
proponuje, na to, w jakich sytuacjach go stawia i jaki komunikat
wysyła  czytelnikowi.  Tak  było  przy  ”Mikrokosmosie”,  który
powstał  na  podstawie  tekstu  ”Calineczki”.  Podjąłem wówczas
próbę zmiany wizerunku głównej  postaci,  ponieważ wierzę w
silnych dziecięcych bohaterów,  którzy  mają  bogate  wnętrze  i
ciągle  czegoś  poszukują,  doświadczając  zarazem  świata.
Andersen  tymczasem  zaproponował  bohatera  –  popychadło.
”Mikrokosmos” był  reakcją  na to  –  próbą przemienienia go.

”Małą  syrenkę”  wybrałem  z  innego  powodu.  Bohaterka  jest
niezwykle wrażliwa i przez to bardzo bogata wewnętrznie. Jej
świat  podporządkowany  jest  najlepszym,  najszlachetniejszym
emocjom.  Podejmuje  ryzyko  w  imię  wartości,  które  tworzą
wprawdzie  dramat  tej  postaci,  ale  jednocześnie  wpływają
znacząco na świat, w którym bohaterka się pojawia. Postać ta
pozostawia  po  sobie  ważne  pytania,  które  musimy  sobie
postawić, także jako ludzie dorośli.  To są pytania o miłość, o
poświęcenie  –  o  to,  czy  warto  dla  miłości  zaryzykować
wszystko…

B.L-C: ”Mała syrenka” ma bardzo smutne zakończenie…



K.D: Tak, ale jest to smutek, na którym trzeba coś zbudować.
Wprawdzie historia syrenki ma dramatyczne zakończenie, ale nie
jest ono tym, do którego zmierza bohaterka. Z punktu widzenia
świata ta kropla w morzu, która po niej zostaje, ma ogromne
znaczenie – stanowi przeciwwagę i sprawia, że musimy o tym
rozmawiać.

W spektaklu zderzamy ze sobą dwa światy: podwodny, który ze
swoją grozą i potęgą  jest  harmonijny i piękny i który pozostaje
w opozycji do świata ludzi – karykaturalnego w stosunku do tej
pierwotnej  harmonii.   Kiedy  syrenka  pojawia  się  w  ludzkim
świecie, przełamuje panujące w nim gry i konwencje. Wprawdzie
dla niej kończy się to dramatycznie, ale dla tego ludzkiego świata
jest komunikatem, że istnieje prawda, o której zapominamy.

B.L-C: Czym różni się Pańskie przedstawienie od pierwowzoru?

K.D:  Andersen  eksponuje  pewne  wątki,  których  my  nie
podejmujemy. Baśniowa syrenka dąży do nieśmiertelności – musi
się zakochać, aby otrzymać nieśmiertelną duszę. Dla mnie cały
sens  nieśmiertelności  zawiera  się  w  miłości  i  na  tym  się
koncentrujemy. Jest to zresztą bardzo pociągające u Andersena,
że  można  go  czytać,  mimo jego  konkretnych  sugestii.  Dzięki
takiemu zakończeniu możemy też mówić o świecie,  który jest
bardziej  złożony,  a  nie  uproszczony.  W  życiu  doświadczamy
przecież zawodów i  cierpienia,  a  także dramatów.



B.L-C:  W  ”Mikrokosmosie”  spektakl  niosła  piękna  muzyka
Amadeusza Mozarta, a także kompozycje Piotra Klimka. A jak
będzie tym razem?

K.D:  Tym razem muzykę  do  spektaklu  skomponował  Tomasz
Krzyżanowski  i  pełni  ona  zupełnie  inną  funkcję.  Poprzednia
historia nie miała tak wyrazistej fabuły, więc zdecydowaliśmy się
na  formułę  przypominającą  nieco  etiudę.  W  obecnym
przedstawieniu fabuła jest silnie zarysowana, a ponadto muzyka
oddaje  także  wewnętrzne  przeżycia  bohaterki.  Dlatego
chcieliśmy, aby muzyka była bardziej jednorodna i opowiadała o
dwóch różnych światach, będących jednakże swoim lustrzanym
odbiciem.  W  ten  sposób  muzyka  buduje  atmosferę  pewnej
ciągłości, a poza tym możemy z jej pomocą opowiadać zdarzenia
w świecie, który znacząco się zmienia.

B.L-C:  ”Hydrokosmos”,  ”Mikrokosmos”…  Tytuły  te  sprawiają
wrażenie, że – podobnie jak to było z filmami ”Mikrokosmos” i
„”Makrokosmos” – odnoszą się świadomie do pewnej wspólnej
rzeczywistości…

K.D: Ta zabawa słowem jest  próbą pokazania, że próbujemy
kontynuować  pewne  doświadczenia  i  odkrywać  nowe  rzeczy.
Poza  tym w  historiach  dla  dzieci,  które  realizuję  na  scenie,
zawsze  usiłuję  szukać  jakiegoś  kosmosu  –  przestrzeni,  która
swoją  metaforyką  jest  w  stanie  odnieść  się  do  naszej



rzeczywistości.  Możemy  na  pewnym  modelu  wszechświata,
stworzonym w teatrze, opowiadać o człowieku, odwołując się do
jego wrażliwości  i  wyobraźni.  Wierzę,  że teatr,  który robimy,
trafia do całych rodzin i w rezultacie daje rodzicom i dzieciom
sposobność rozmowy, że wręcz prowokuje, żeby zapytać o to, co
wspólnie przeżywamy. Mam nadzieję, że ”Hydrokosmos” również
stanie się pretekstem do takiej rozmowy. Język spektaklu jest
językiem metafory, bardzo pojemnym. Możemy też odnieść się po
spektaklu do własnych przeżyć…

http://kulturaonline.pl/



„Mała syrenka”, Wrocławski Teatr Pantomimy, fot. materiały
prasowe.

Przetwarzanie,
wyrzucanie
i dodawanie
fragmentów:
„Kartoteka

https://www.cultureave.com/przetwarzanie-wyrzucanie-i-dodawanie-fragmentow-kartoteka-rozrzucona-rozewicza-w-stanach-zjednoczonych/
https://www.cultureave.com/przetwarzanie-wyrzucanie-i-dodawanie-fragmentow-kartoteka-rozrzucona-rozewicza-w-stanach-zjednoczonych/
https://www.cultureave.com/przetwarzanie-wyrzucanie-i-dodawanie-fragmentow-kartoteka-rozrzucona-rozewicza-w-stanach-zjednoczonych/
https://www.cultureave.com/przetwarzanie-wyrzucanie-i-dodawanie-fragmentow-kartoteka-rozrzucona-rozewicza-w-stanach-zjednoczonych/
https://www.cultureave.com/przetwarzanie-wyrzucanie-i-dodawanie-fragmentow-kartoteka-rozrzucona-rozewicza-w-stanach-zjednoczonych/


rozrzucona”
Różewicza w Stanach
Zjednoczonych.

Kazimierz Braun podczas próby spektaklu „Kartoteka
rozrzucona”.

https://www.cultureave.com/przetwarzanie-wyrzucanie-i-dodawanie-fragmentow-kartoteka-rozrzucona-rozewicza-w-stanach-zjednoczonych/
https://www.cultureave.com/przetwarzanie-wyrzucanie-i-dodawanie-fragmentow-kartoteka-rozrzucona-rozewicza-w-stanach-zjednoczonych/
https://www.cultureave.com/przetwarzanie-wyrzucanie-i-dodawanie-fragmentow-kartoteka-rozrzucona-rozewicza-w-stanach-zjednoczonych/


Mark F. Tettenbaum

Dzieło Tadeusza Różewicza jest bardzo dobrze znane w Stanach
Zjednoczonych w kręgach literackich, zwłaszcza dzięki licznym,
znakomitym przekładom jego poezji i dramatu dokonanym przez
Adama Czerniawskiego, który, obok wierszy Różewicza, przełożył
m.in.  Kartotekę,  Wyszedł  z  domu,  Akt  przerywany,  Białe
Małżeństwo,  Odejście  głodomora.  Różewicz  znany  jest  także
świetnie  w  środowiskach  teatru,  zwłaszcza  awangardowego  i
akademickiego,  a  to  dzięki  Kazimierzowi  Braunowi,  który
wyreżyserował w USA Kartotekę (na University of Connecticut w
Storrs  i  w  Notre  Dame  University),  Odejście  głodomora  (w
Buffalo  i  Princeton),  Przyrost  naturalny  (w  Chicago),  Białe
małżeństwo  (w  Port  Jefferson  w  Nowym Jorku).  Przygotował
też  Kartotekę  rozrzuconą.  Miała  ona  swą  amerykańską  i
pierwszą w języku angielskim premierę w Black Box Theatre na
Uniwersytecie Stanu Nowy Jork w Buffalo 25 października 2006
r.  właśnie  w  przekładzie,  adaptacji,  reżyserii  i  układzie
przestrzennym  Kazimierza  Brauna.

Bohater  Kartoteki,  odnosząc  się  do  zawirowań  swego  życia
mówi:  „tak  długo  wędrowałem,  zanim  doszedłem do  siebie”.
 Kartoteka długo wędrowała zanim osiągnęła formę  Kartoteki
rozrzuconej.  Adaptacja, która była podstawą przedstawienia w
Buffalo,  oparta  została  o  trzy  teksty  Różewicza:  Kartotekę
pierwotną,  Sceny  dodane,  oraz  Kartotekę  rozrzuconą.  Jak



wiadomo Kartoteka została opublikowana w 1960 r., i w tymże
roku  miała  swą  prapremierę  w  Teatrze  Dramatycznym  w
Warszawie w reżyserii Wandy Laskowskiej; poniżej będę nazywał
ją „tekstem I”. W 1972 r. Różewicz opublikował Sceny dodane
albo też Odmiany tekstu „Kartoteki” („tekst II”).  Tekst I  i  II,
połączone  w  całość,  stały  się  materiałem  do  „drugiej
prapremiery”  Kartoteki,  którą  przygotował  w  Teatrze  im.
Osterwy  w  Lublinie  Kazimierz  Braun  w  1972  r.  W  1992  r.
Tadeusz  Różewicz  niejako  „rozrzucił”  swoją  Kartotekę,
przetworzył  jej  całość  (teksty  I  i  II)  i  stworzył  Kartotekę
rozrzuconą  (tekst  III),  w  której  wykorzystał  oba  poprzednie
zestawy scen, kilka scen usunął i dodał kilka scen nowych. W
oparciu o tak skonstruowaną Kartotekę rozrzuconą, sam autor
przeprowadził warsztatowy eksperyment jej zainscenizowania na
scenie Kameralnej Teatru Polskiego we Wrocławiu, by następnie
opublikować  ją  w  1994  r.  Kazimierz  Braun,  opracowując
przekład  i  adaptację  Kartoteki  rozrzuconej  korzystał  ze
wszystkich trzech jej redakcji, opierając się jednak głównie na
tekście  III,  a  więc na Kartotece rozrzuconej.  Skorzystał  on z
zachęty  wyrażonej  przez  autora  w  sztuce:  „  Potencjalny
realizator  powinien  rozrzucać  tekst  na  swój  sposób  wedle
własnej koncepcji” – i choć zaraz potem autor przestrzega przed
takimi  zabiegami  –  to  następnie  kontynuuje:  „Trzymanie  się
jakiegoś  stałego  tekstu  literackiego  jest  pozbawione  sensu  i
przeciwne mojej koncepcji, kto tego nie może zrozumieć, niech
robi  „normalną” „Kartotekę” albo niech nic  nie  robi”.  Braun,



który już nieraz, w uzgodnieniu z autorem, opracowywał jego
teksty  (m.in.  Przyrost  naturalny  we  Wrocławiu  w  1979  r.),
skorzystał tu ze swego wieloletniego i wielokrotnego obcowania
z dziełem Różewicza. Przełożył całość Kartoteki rozrzuconej, ale
niektóre  sceny  zaadaptował,  otwierając  je  niejako  dla
amerykańskich  aktorów i  widzów;  adaptację  Brauna  będę  tu
określał  „tekstem  IV”.   Poniżej  podam  kilka  przykładów
obrazujących  zabiegi  adaptatora.

Próba spektaklu „Kartoteka rozrzucona”.

Fragment „Przyjaciela  z  dzieciństwa”,  nie  istniał  w tekście  I;



został wprowadzony przez Różewicza w tekście II i usunięty z
tekstu  III.  Braun  również  go  nie  wykorzystał.  Fragment
„Kelnera” pojawił się dopiero w tekście II; autor zawarł go w
tekście  III;  podobnie  wykorzystał  go  adaptator  w tekście  IV.
Fragment „Dziewczyny Niemki” był częścią tekstów I, II i III i IV,
jednakże w przedstawieniu  amerykańskim „Niemka”  stała  się
„Wietnamką”, studentką na campusie Uniwersytetu w Buffalo,
postacią  bliską  i  w  pełni  zrozumiałą  dla  widzów.  Podobnie
„Chłop”,  żołnierz  AK,  który  pojawił  się  w  tekście  II  i  został
utrzymany w tekście III, pozostał w tekście IV, ale jego polskie
pochodzenie i uwarunkowanie zostało niejako „przybliżone” dla
publiczności amerykańskiej, bowiem choć tekst sceny nie został
tu wcale zmieniony, to postać ta otrzymała amerykański mundur
i stała się  żołnierzem amerykańskim, kolegą Bohatera z wojny
wietnamskiej. Wprowadzone przez Różewicza do tekstu III sceny
w Sejmie  znalazły  w tekście  IV  ekwiwalent  w szalenie  żywo
odbieranej przez widownię scenie w amerykańskim Kongresie.
Chór  Starców  (teksty  I,  II,  III)  stał  się  Chórem  Studentów,
również ogromnie żywo przemawiającym do widzów. Wreszcie,
wiedząc, że przygotowuje tekst dla obsady złożonej z młodych
ludzi,  Braun  zrezygnował  z  „rozdwojonego”  w  tekście  III
Bohatera (starego i młodego), i pozostał, jak w tekstach I I II,
przy tylko jednym Bohaterze.

Różewiczowski styl poetyckiego realizmu został wiernie oddany
w inscenizacji. Przedstawienie zagrano w teatrze z przestrzenią



zmienną („black box”),  w którym na środku była „ulica,”  lub
raczej „droga” z latarnią, a na niej łóżko Bohatera. Widzowie
zajęli  miejsca po dwóch stronach drogi,  jakby na chodnikach.
Postacie przemierzały tę drogę przechodząc koło łóżka Bohatera;
niektóre  zatrzymywały  się  na  chwilę.  Scenograf,  bardzo
utalentowana Jennifer L. Tillpaugh, skonstruowała przy tym ową
„drogę” tak, że zaczynała się ona gdzieś w sznurowni, spływała
ukośnie  na  poziom  podłogi,  by  po  przeciwnej  stronie  znów
wspiąć się  ku górze –  ku niebu.  W swych partiach wysokich
„droga”  zawierała  sugestię  nieba  (kolory  niebieskie),  a  w
partiach  dolnych,  sugestię  ziemi  (kolory  brązowe).  Bardzo
różnorodne, lokalne światło zmieniało nastrój ze sceny na scenę.
Reżyser wprowadził także oświetlenie funkcjonujące jak filmowe
zbliżenie: w niektórych scenach dwaj aktorzy, członkowie Chóru,
pojawiali  się  na terenie  gry  z  mocnymi lampami w dłoniach,
którymi dodatkowo oświetlali  wybrane elementy,  podkreślając
ich  wagę.  W  takich  „zbliżeniach  światłem”  pokazano  dłoń
Bohatera, który rozważa jak można jej używać na różne sposoby;
w  jednej  ze  zbiorowych  scen  ulicznych  w  ten  sposób
akcentowano przechodzących rodziców Bohatera; w innej jabłko
pozostawione  Bohaterowi  przez  Dziewczynę,  a  następnie
podawane mu przez Sekretarkę;  a  na koniec guzik  pokazany
przez Bohatera Nauczycielowi.



Próba spektaklu „Kartoteka rozrzucona”.

Ważną rolę pełniła w spektaklu muzyka, kreując i podkreślając
nastroje poszczególnych scen. I tak, gdy Bohater zastanawiał się
nad swoim wcale nie bohaterskim losem, nastawiał sobie w radiu
stojącym przy  łóżku bohaterską  arię  Cavadarossiego  z  Toski.
Ukazanie  się  Wietnamki  podkreślała  dyskretna  muzyka  z
dalekiego  wschodu.  Scena  w  Kongresie  rozpoczynała  się  i
kończyła  triumfalnym  marszem  „Hail  to  the  Chief”  („Cześć
wodzowi”)  granym w Ameryce przy specjalnych państwowych
okazjach  i  –  oczywiście  –  natychmiast  rozpoznawanym przez
widzów. „Gość w kapeluszu” i „Gość w cyklistówce” (z tekstu I



Kartoteki)  którzy  mierzą  Bohatera  i  znajdują  w  jego  dłoni
życiorys, zostali zamienieni w adaptacji na dwóch Pielęgniarzy.
Otóż ci dwaj Pielęgniarze, zamieniający się zresztą wkrótce na
pracowników  zakładu  pogrzebowego,  wykonywali  swoje
czynności z towarzyszeniem muzyki fortepianowej jaką grano w
kinach w czasie wyświetlania filmów niemych, a sami, w takt tej
muzyki posługiwali się ruchem wzorowanym na Chaplinie.

Aktorstwo  przedstawienia  ukazało  najlepsze  strony  szkolenia
aktorów  w  Stanach  Zjednoczonych.  Pod  kierunkiem  Brauna,
doświadczonego  pedagoga,  młody  zespół  fascynował  energią,
sprawnością fizyczną i  precyzją rozgrywania scen zbiorowych.
Wiele scen nawiązywało do polskiego stylu teatru inscenizacji.
Aktorzy,  wspomagani  światłem  i  muzyką,  tworzyli  obrazy
wyjątkowej  piękności.  Zespół  także  śpiewał  –  wiersz  o  ojcu
Bohatera  został  potraktowany  bowiem  jako  song;  muzykę
skomponował Aaron Kurth. W scenach indywidualnych, reżyser
posłużył się aktorstwem groteskowym, jak w scenie Dziennikarki,
a  potem  Dziennikarza,  albo  też  głębokim  aktorstwem
psychologicznym, np. dialogu Bohatera z Żoną, czy z Dziewczyną
Wietnamką.  Na  czele  wyrównanego  zespołu  wybijał  się  Matt
Gellin, młody, a już w pełni dojrzały aktor, dysponujący bardzo
szeroką  paletą  środków  wyrazowych,  kontrastujący  nastroje,
przekonujący  w  scenach  lirycznych,  zachwycający  w  pełnych
głębi dialogach z Wujkiem, wywołujący salwy śmiechu w scenie z
Nauczycielem. Obok niego znaczące role stworzyli:  Drew Piątek 



(aktor polskiego pochodzenia) w roli Nauczyciela, Tim Emillier w
roli Wujka i James Wilde, znakomity jako Kelner.

Próba spektaklu „Kartoteka rozrzucona”.

Reżyser (autor znanej książki Teatr Wspólnoty) potraktował całe
przedstawienie  jako  doświadczenie  wspólnotowe  aktorów  i
widzów.  Prowokował  wielokrotnie  bezpośrednie
współuczestnictwo  publiczności.  Nie  tylko  bowiem  w  wielu
miejscach akcji aktorzy przełamywali „czwartą ścianę” zwracając
się  bezpośrednio  do  widzów,  ale  także  na  początku
przedstawienia  byli  obecni  w  sali  teatralnej,  witali  widzów i



rozmawiali z nimi, a po zakończeniu akcji właściwej zostawali w
sali i uczestniczyli w spontanicznie wywiązujących się dyskusjach
w  małych  grupach.  Widać  było,  że  widzowie,  na  początku
przedstawienia  zaskoczeni  tą  formą  kontaktu,  po  jego
zakończeniu sami pragnęli  interakcji  z  aktorami,  która trwała
długo po zakończeniu sztuki i stanowiła jej właściwy epilog.

Wyprzedane  do  ostatniego  biletu  przedstawienia  Kartoteki
rozrzuconej  potwierdziły,  że sztuka ta  ciągle lśni  blaskiem, a
przy nieznacznych zabiegach zbliżających ją do amerykańskiego
widza,   jest  niezwykle  żywa  i  wręcz  aktualna.  Kartoteka
rozrzucona  zaświadczyła  też  o  uniwersalnym  charakterze
pisarstwa  wielkiego  polskiego  mistrza  poezji  i  dramatu,
Tadeusza Różewicza, oraz o mistrzostwie reżysera, Kazimierza
Brauna, słusznie uznawanego za specjalistę od różewiczowskiego
dramatu i teatru.



Próba spektaklu „Kartoteka rozrzucona”.

Tadeusz Różewicz,  Kartoteka rozrzucona.  Przekład,  adaptacja,
reżyseria  i  układ  przestrzeni:  Kazimierz  Braun,  choreografia:
Melanie  S.  Aceto,  scenografia:  Jennifer  L.  Tillapaugh,
kompozycja  pieśni:  Aaron  Kurth,  reżyseria  światła:  Jessica
Bertine,  dobór  muzyki  i  efekty  dźwiękowe:  Kate  O’Biren.
Prapremiera  amerykańska  i  angielsko-języczna  w  Black  Box
Theatre,  Uniwersytet  Stanu  Nowy  Jork  w  Buffalo,  dnia  25
października 2006 roku.


